
 

  



2 
 

  

     



3 
 

  

Editor-in-Chief 

Stellamarina Donato (Centro Studi Internazionali e Università LUMSA) 

Lucia Picarella (Universidad Católica de Colombia) 

Antonio Virgili (Centro Studi Internazionali) 

 

Editorial Board 

Isabella Crespi (Università degli Studi di Macerata),  

Pietro Demurtas (Consiglio Nazionale delle Ricerche),  

Stellamarina Donato (Centro Studi Internazionali e Università LUMSA), 

Francesco Gaudiosi (Centro Studi Internazionali e Università degli Studi della Campania Vanvitelli), 

Francesca Graziani (Università degli Studi della Campania Luigi Vanvitelli), 

Emiliana Mangone (Università degli Studi di Salerno), 

Elvira Martini (Università Giustino Fortunato), 

Lucia Picarella (Universidad Católica de Columbia), 

Annachiara Rotondo (Università degli Studi di Napoli Federico II), 

Giovanna Russo (Alma Mater Studiorum- Università di Bologna), 

Michele Sorice (Università LUISS), 

Alexander Virgili (Centro Studi Internazionali), Antonio Virgili (Centro Studi Internazionali) 

 

Editorial Staff 

Aurelia D'Ambrosio (Centro Studi Internazionali), Copy Editor 

Daria Alexe (Centro Studi Internazionali), Copy Editor e Social Media Manager  

Sofia Marchesin (Centro Studi Internazionali), Copy Editor Social Media Manager  

Alexander Virgili (Centro Studi Internazionali), Editorial Manager 

 
© Centro Studi Internazionali, 2023 Corso Amadeo di Savoia, 218, 80136 Napoli, Italia 

www.studi-internazionali.org  

 

 

http://www.studi-internazionali.org/


4 
 

 
 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 

 
 
 
 
 
 



5 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



37 
 

Tempo, narrazione e mutamento sociale  
  

Emiliana Mangone  

Università di Salerno  

E-mail: emangone@unisa.it  

  

Abstract  
L’idea di futuro è influenzata dalle incertezze che la società globale porta con sé. Diventa, 

quindi, importante l’immaginazione del tempo, che non è un tempo sociale distinto in 

Chronós e Kairós. La coniugazione di queste due forme del tempo consente, proprio sulla 

prospettiva futura, di andare a ridefinire le “mete culturali” e i “mezzi legittimi” 

dell’individuo o di un gruppo. Ed è sulla base degli adattamenti dell’equilibrio mete-

mezzi di Merton, che incrociati con la tripartizione di Touraine (individuo, soggetto, e 

attore), si delineeranno le possibili funzioni della narrazione e gli effetti di quest’ultima 

sul mutamento sociale.    

Keywords: Tempo, Futuro, Immaginazione, Mutamento sociale, Narrazione.  

  

Time, Narrative and Social change  
  

Abstract  
The idea of the future is influenced by the uncertainties inherent in global society. 

Therefore, the way to picture time is paramount – where time is social, distinguished into 

Chronós and Kairós. The conjugation of these two forms of time makes it possible, with 

a view to the future, to redefine the “cultural goals” and the “legitimate means” of 

individuals or groups. It is precisely on the basis of Merton’s adaptations of the goalmeans 

balance, cross-referenced with Touraine’s tripartition (individual, subject, and actor), that 

I will outline, in the following pages, the possible functions of narratives and its effects 

on social change.  

Keywords: Time, Future, Imagination, Social change, Narrative.  

  



38 
 

  
1. Società globale, vita quotidiana e tempo   
Da differenti discipline, ma soprattutto da numerosi autori appartenenti a differenti scuole 

di pensiero e a differenti e/o antitetici indirizzi teorici, si leva la voce secondo cui i 

processi di globalizzazione portano a un «single social system»81 [unico sistema sociale] 

o al «world-system»82 [sistema mondo]. Ciò è dovuto al fatto che le connessioni sociali 

(culturali, economiche e politiche) hanno varcato i confini dei singoli paesi creando nuove 

forme di interdipendenza tra diversi attori sociali e condizionando le modalità e le forme 

di interagire degli individui stessi. Con la globalizzazione, essendo quest’ultima 

l’intensificazione delle relazioni sociali a livello planetarie, gli eventi locali saranno 

influenzati dai fatti che avvengono a milioni di chilometri di distanza e viceversa83; essa 

deve essere concepita nel senso di un riordinamento del tempo e dello spazio riguardo 

alla vita sociale. Si evidenziano, infatti, mutamenti che allontanano gli individui da fini e 

obiettivi condivisi e di solidarietà sociale poiché prediligono sempre di più approcci 

individualistici marcatamente concorrenziali e competitivi. Di società individualizzata 

parlano sia Bauman88 sia Beck84 e, in particolare, quest’ultimo chiarisce il concetto di 

individualizzazione che implica un insieme di sviluppi ed esperienze sociali caratterizzati 

da due aspetti: da un lato, l’individualizzazione porta alla disintegrazione delle forme 

sociali precedentemente esistenti, mentre dall’altro lato, nelle società moderne si 

impongono agli individui nuove esigenze, controlli e vincoli. La diseguaglianza delle 

risorse, che oramai appare essere intrinseca a tutte le società (anche quelle non 

capitalistiche), obbliga gli individui alla concorrenza che è sempre più accentuata 

trasformando le stesse biografie di vita degli individui. Questa sorta di omologazione 

generalizzata induce diffidenza e distanza aumentando il grado di incertezza sociale. Si 

è, dunque, di fronte a quella che Bauman85 ha definito la società dell’incertezza in cui la 

 
81 A. Giddens, Sociology, Polity, Cambridge, 1989, p. 519.  
82 I. Wallerstein, «A world-system perspective on the social science», The British Journal of Sociology, 
27(3), 1976, pp. 343-352.   
83 A. Giddens, The Consequences of Modernity, Stanford University Press, Stanford, 1990. 
88 Z. Bauman, The Individualized Society, Polity, Cambridge, 2001.  
84 U. Beck, E. Beck-Gernsheim, Individualization. Institutionalized Individualism and its Social and 
Political Consequences, Sage, Londres, 2002.    
85 Z. Bauman, Postmodernity and Its Discontents, Blackwell, Oxford, 1997.  



39 
 

visione futura del mondo è essenzialmente incontrollabile perché non è possibile il calcolo 

certo degli effetti delle azioni, generando, così, un clima di paura. Nel fluire 

dell’esperienza quotidiana, pertanto, gli individui tentano di articolare un dialogo con la 

società nel contesto concreto dei rapporti simbolici esistenti tra soggetti, gruppi e 

istituzioni. Le narrazioni in questo scenario, in quanto costruzioni simboliche assolvono 

alla funzione di rendere convenzionali gli oggetti, gli individui, i fenomeni, attribuendo 

loro una forma precisa e assegnandoli a una categoria entro un modello analogamente a 

quanto accade con le dinamiche delle rappresentazioni sociali86. Le narrazioni, infatti, 

configurandosi come modo di comunicare e modo di conoscere87 sono nei fatti delle 

elaborazioni cognitive della realtà che orientano i processi di attribuzione di senso degli 

individui, andando a costituire il terreno simbolico e culturale entro cui si esperisce 

l’interazione nel procedere della vita quotidiana. L’agire, quindi, si qualifica come sociale 

perché sempre riferito all’atteggiamento di altri ed è da questi ultimi influenzato nella sua 

evoluzione. L’azione sociale è la chiave di lettura della società moderna occidentale che 

diviene sempre più dominata da una razionalità rispetto allo scopo, ma gli atteggiamenti 

verso il futuro non appaiono dominati da questo tipo di razionalità, piuttosto essi appaiono 

dominati da una logica che si fonda sulla ricerca di un equilibrio tra le mete culturali e i 

mezzi legittimi93. A partire dalla selezione delle “mete” (su di una scala gerarchica) nasce 

la motivazione ad agire fondata sulla universale tendenza a soddisfare specifici ordini di 

bisogni differenti per natura e complessità.  

Se l’azione sociale è la chiave di lettura della società, allora questa diviene anche la chiave 

di lettura del futuro, ma pensare al futuro significa riappropriarsi del passato ridando senso 

al presente88: la narrazione, in questa processualità, riunisce passato e futuro permettendo 

alle azioni passate di diventare costruzione per il futuro. Le dinamiche della vita 

quotidiana, quindi, pongono in evidenza il problema della scelta (azione) che, a sua volta, 

deve essere declinato rispetto al tempo e, in particolare, in una prospettiva futura. Alcuni 

 
86 D.  Jodelet (dir), Les représentations sociales, PUF, Paris, 2003.   
87 E. Mangone, Narratives and Social Change. Social Reality in Contemporary Society, Springer Nature, 
Cham, 2022; B. Czarniawska, Narratives in Social Science Research, Sage, London-Thousand Oaks-New 
Delhi, 2004. 93 R.K. Merton, Social Theory and Social Structure, The Free Press, New York, 1949.  
88 H. Arendt, Between Past and Future. Six Exercises of Political Thought, Harcourt Brace Jovanovich, 
New York, 1961.  



40 
 

anni fa, Marc Augé89 si chiedeva proprio che fine avesse fatto il futuro evidenziandone i 

principali paradossi. L’intento qui è quello di ripartire dal paradosso secondo cui ogni 

individuo vive in un tempo che è successivo alla sua nascita e precedente alla sua morte 

(finito e infinito) per giungere all’idea secondo cui, nonostante la finitudine, gli individui 

possono, comunque, immaginare una dimensione futura del tempo e di conseguenza agire 

o non agire rispetto a questa. Il tempo nella realtà quotidiana è un concetto inscindibile 

dalle azioni degli individui e la ricerca sociologica tenta di porre al centro dell’attenzione 

il tempo sociale90. Quella stessa idea di tempo che sarà ripresa da Ricœur91 nella 

definizione degli eventi (centro della narrazione verbale o testuale) che non solo si 

esplicitano in una dimensione cronologica, ma sono essi stessi a definire il tempo. La 

lettura in chiave sociale del tempo nella società globale, però, impone l’analisi delle 

culture temporali poiché esistono differenti modelli e pratiche sociali inerenti al tempo. 

Esiste un tempo cronologico (Chrónos) costituito da una concezione triadica misurabile 

- passato (prima), presente (ora) e futuro (dopo). Nella società contemporanea, tuttavia, 

questa concezione sembra limitarsi al presente - società dell’immanenza (hic et nunc) - 

influenzando la funzioni narrativa di attualizzazione del passato in una prospettiva futura. 

L’incertezza nelle biografie di vita degli individui li spinge a non disegnare un progetto a 

lungo termine determinando una contrazione della “durata” degli orizzonti temporali92 

che fa registrare un mancato godimento rispetto a quanto si agisce. Ed è proprio l’azione 

che caratterizza l’altra concezione del tempo: il Kairós. Quell’occasione che si può 

presentare in un dato momento, il cosiddetto “tempo debito, il tempo per”. Il Kairós 

permette di affermare che nell’esperienza del individuo (singolo o in collettivo) il tempo 

non è uniforme e non ha sempre lo stesso significato (ciò richiama ancor di più i processi 

narrativi) in periodi diversi o nell’arco della stessa giornata, e questo si ripercuote sulle 

attività quotidiane e sulle forme che gli individui adottano per comunicare.   

  

 
89 M. Augé, Où est passé l’avenir?, Éditions du Panama, Paris, 2008.  
90 P.A. Sorokin, K.R. Merton, «Social Time: A Methodological and Functional Analysis», American Journal 
of Sociology, 42(5), 1937, pp. 615-629.  
91 P. Ricœur, Temps et Récit, 3 Tomes, Paris, Editions du Seuil, 1983,1984, 1985.  
92 C. Leccardi, «Time of Society and Time of Experience: Multiple Times and Social Change», Kronoscope, 
14(1), 2014, pp. 10-24.  



41 
 

2. Futuro, immaginario e narrazione  
Se si può immaginare una dimensione futura del tempo da parte degli individui questi due 

modelli di culture temporali (Chrónos e Kairós) si fondono. Ciò è vero perché, il Chrónos 

rimanda al presente che a sua volta riporta gli individui all’antica concezione del Kairós 

che lo legava al fato. Rispetto al futuro, infatti, gli individui decidono sì sulla base di una 

razionalità strumentale (soprattutto quando vogliono tentare di trarre profitto dagli esiti), 

ma spesso si pongono in una posizione di fatalismo (si pensi agli sport no limits). Queste 

culture temporali nella pratica quotidiana influenzano in maniera differente gli individui 

poiché si pongono quale mediazione simbolica tra la soggettività dell’individuo e la 

società, determinando di volta in volta un nuovo disegno degli orizzonti temporali in base 

ai quali prendere decisioni per i progetti futuri.  

Il tempo, dunque, “traghetta” gli esseri umani verso la loro fine (morte). Aspetto che 

necessariamente deve essere esorcizzato per non essere inermi di fronte alle diverse 

situazioni da affrontare e per poter pensare a un futuro possibile. Fin dalla loro evoluzione, 

però, gli esseri umani hanno avuto a loro disposizione uno degli strumenti più potenti per 

esorcizzare la morte: il mondo dell’immaginario. Ma immaginario e narrazione sono 

strettamente legate, infatti, per Durand93 l’immaginario è anche un’attività psichica 

temporale, cioè entrambi (narrazione e immaginario) soggetti al tempo e capace di sfidare 

il tempo distruttore che noi esponiamo alla morte. Non solo l'immaginazione è narrativa 

e mitopoietica, ma è conosciuta per le sue opere di variazioni periodiche e cicliche 

secondo la legge dell’alternanza. Ma cosa è l’immaginario?   

L’evoluzione storico-culturale del termine immaginario mostra come esso 

originariamente era considerato opposto al termine reale attribuendogli pertanto 

un’accezione negativa alla stregua di quella attribuita alla fantasia e all’immaginazione. 

Nel secolo scorso, però, esso è stato rivalutato e definito come la facoltà di 

simbolizzazione di tutte le paure94. Nel mondo contemporaneo il concetto di immaginario 

può essere considerato come un sistema dinamico, organizzatore di immagini, che assume 

significato grazie alle interazioni. La sua efficacia è legittima in quanto “reale” poiché è 

 
93 Durand G., Les structures anthropologiques de l’imaginaire, 12e édition, Armand Colin, Paris, 2020, p. 
xx.  
94 G. Durand,  L’imaginaire, sciences et philosophie de l’image, Hatier, Paris, 1994, p. 77.  



42 
 

uno strumento per entrare in relazione con il cosmo, attraverso un atto di ricostruzione 

attiva e se il rapporto con il mondo passa attraverso le immagini, esse hanno un potere 

immenso in quanto fondatrici di significato95. L’immaginario, già nell’etimologia del 

termine ˗ dal latino imaginariu(m) ˗ rimanda all’immagine ma per una più accurata 

comprensione di questo concetto, delle sue strutture e delle sue funzionalità non si può 

prescindere anche dal segno e dal simbolo. Questi tre elementi  

(immagine, segno, e simbolo) rimandano al fondatore della linguistica moderna 

Ferdinand de Saussure96 che affermava che il segno (segno linguistico ˗ evento semiotico 

in senso stretto) è un evento complesso che non può esistere mancando uno dei due 

elementi che lo costituiscono, cioè, significato e significante. Si ricorda, tuttavia, che 

Ricœur97 aveva aggiunto un terzo elemento proprio per una nuova idea di linguistica e, 

cioè, la referenza che permette di distinguere ciò che si dice da ciò di cui si parla. In essa 

è compreso il “mondo” che quel discorso apre insieme a chi parla e chi è interlocutore.  

L’immaginario in parte si compone di due dimensioni che sono tra loro interdipendenti: 

quella iconica (immagine) e quella simbolica (significato). L’immaginare non è 

nient’altro che una ri-costruzione degli accadimenti sociali (far corrispondere 

un’immagine - evento - a un’idea e un’idea a un’immagine - altro evento) che crea il 

substrato di significati (simbolici e culturali) senza i quali nessuna collettività potrebbe 

operare e nessun individuo potrebbe interagire con altri individui. Immaginare è narrare, 

e narrare è immaginare. I due processi sono analoghi e per questo che, nel momento in 

cui la narrazione assume la funzione di attualizzare il passato per costruire una prospettiva 

del futuro, l’immaginazione e l’immaginare entrano in gioco. E come Moscovici98 ha 

chiarito, l’immagine di un concetto termina di essere un’indicazione e diventa una replica 

della realtà in quanto la nozione o l’entità dalla quale è derivata perde il suo carattere 

immateriale e acquisisce un’esistenza (quasi fisica) indipendente.  

 
95 V. Grassi, Introduction à la sociologie de l’imaginaire. Une compréhension de la vie quotidienne, 
Éditions érès, Toulouse, 2012, p. 12.  
96 F. de Saussure, Cours de linguistique générale, Payot. Paris, 1971.  
97 P. Ricœur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, The Texas Christian 
University Press, Fort Worth, 1976.  
98 S. Moscovici, La psychanalyse son image e sn public, PUF, Paris, 1961; Social representations. 
Explorations in social psychology, Polity, Cambridge, 2000.  



43 
 

Ciò che è percepito prende il posto di ciò che è concepito e le immagini diventano fattori 

reali, anziché fattori di pensiero.   

L’attenzione sull’immaginario e sull’azione dell’immaginare è la conseguenza della 

rivoluzione epistemologica del secolo scorso prodottasi con il proliferare delle tecnologie 

delle immagini: queste acquistano potere perché fondatrici di senso e subiscono un 

processo di riabilitazione all’interno dei contesti culturali rispetto a ciò che era stato fino 

ad allora. In altre parole, si comincia ad affermare l’idea che il mondo delle immagini non 

possa essere relegato nella zona grigia dell’irrealtà o dell’effimero, anzi è proprio 

comprendendone il ruolo che è possibile restituire la complessità della “realtà” dell’agire 

quotidiano. Nella società delle immagini, il malessere nei confronti dell’immaginario del 

futuro è costituito sia dalla proliferazione delle immagini stesse sia dal consumo che se 

ne fa mettendone in crisi anche la creatività. Si conferma, dunque, che gli atteggiamenti 

verso il futuro non appaiono dominati da quella razionalità rispetto allo scopo in senso 

weberiano (orientamento dell’agire sulla base di valutazione degli scopi, dei mezzi e delle 

conseguenze in maniera razionale), ma sono la ricerca dell’equilibrio tra quelle che 

Merton99 aveva definito mete culturali e i mezzi legittimi.   

3. Mutamento sociale e funzioni della narrazione  
L’agire umano non è una risposta a impulsi biologici o istintuali (tranne rarissimi casi), 

quanto risposte a pressioni sociali esercitate sugli individui dall’insieme delle strutture 

della società cui essi appartengono. Società che presenta “mete culturali” e “mezzi 

legittimi”, due tipi di valori istituzionalizzati interni alla struttura socioculturale: il primo 

tipo, le “mete culturali” è costituito dagli scopi, dalle aspirazioni, dagli interessi degli 

individui ordinati secondo un modello di priorità che caratterizza la società di riferimento; 

mentre, il secondo tipo, i “mezzi legittimi”, o le norme, stabiliscono la modalità di 

raggiungimento delle mete stesse. Per meglio comprendere i processi di equilibrio tra 

“mete culturali” e “mezzi legittimi” si richiamerà la teoria di Merton sulla devianza (teorie 

di medio raggio100) applicandola, però, alle funzioni della narrazione e al mutamento 

 
99 R.K. Merton, Social Theory and Social Structure, op. cit.   
100 In sociologia le teorie di medio raggio occupano una posizione intermedia fra le teorie generali dei 
sistemi sociali - troppo lontane da particolari categorie di comportamento, organizzazione e mutamento 



44 
 

sociale. La scelta di questo studioso americano è giustificata dal fatto che egli fonda le 

sue teorizzazioni - utili a comprendere e descrivere le forma e gli adattamenti degli 

individui - proprio sul rapporto mete-mezzi. Le società contemporanee sono caratterizzate 

dall’importanza attribuita alle “mete culturali” e dalla parallela attenuazione del rilievo 

posto ai “mezzi legittimi” creando in tal modo una dissociazione tra i valori finali e i 

valori strumentali. Ciò accade in particolare quando si ha un’attenuazione dell’importanza 

dei mezzi legittimi in favore dell’uso di qualsiasi mezzo efficace per il raggiungimento 

dello scopo culturale. Nel momento in cui le pratiche legittime per raggiungere una meta 

culturale fortemente sostenuta sono poste in ombra si è di fronte a una forma di anomia 

cui porre rimedio attraverso schemi di azioni (adattamento) che variano a seconda della 

posizione che l’individuo occupa nell’organizzazione sociale. Le incertezze in un 

contesto così delineato si accentuano per due motivi: da una parte, si registra quasi una 

totale assenza delle norme relative a procedure legittime di raggiungimento delle “mete 

culturali”; e, dall’altra parte, si propongono invece delle mete culturali uguali per tutti gli 

individui senza che ci sia una reale apertura a tutte le vie istituzionalizzate per 

raggiungerle. Gli atteggiamenti di orientamento negativo sono perciò favoriti da queste 

condizioni anomiche e assumono forme diverse che si distinguono a seconda di come 

viene risolta l’antinomia fra le “mete culturali” poste dal sistema socio-culturale e i 

“mezzi legittimi” impiegati per conseguirle (adattamento).  

Le società fin dalle loro forme meno organizzate hanno sempre cercato di mantenere un 

equilibrio tra mete e mezzi: una reale integrazione - alla base della stabilità del sistema 

sociale - tra i due tipi di valori, si verifica, però, solo quando si ottengono gratificazioni 

non solo nel raggiungimento delle mete ma anche nell’uso di certi mezzi rispetto ad altri. 

Per rendere più chiara la riflessione di Merton, si può sostenere che, essendo la società 

contemporanea un sistema che si basa sulla competizione, essa è integrata se l’enfasi non 

è posta solo sull’oggetto della competizione (cioè la meta), ma anche sui mezzi attraverso 

cui essa è raggiunta. I comportamenti adattivi sono perciò favoriti dalle condizioni 

anomiche che si manifestano e assumono forme diverse: conformismo, innovazione, 

ritualismo, ritiro, e ribellione.   

 
sociale per poter fornire una spiegazione a quanto viene osservato - e quelle dettagliate descrizioni di 
particolari che non vengono minimamente generalizzati.  



45 
 

A questo punto si proverà ad applicare questi tipi di adattamento alla narrazione come 

pratica sociale101 che è riflessiva in quando compone i fatti ed ha origine da questi stessi 

fatti102. Ed è proprio questa riflessività che rende le vite degli individui suscettibili alle 

influenze culturali, interpersonali e anche linguistiche producendo forme di cambiamento 

che possono essere sia individuali sia collettive (Tab. 1). Le vite degli individui assumono 

le caratteristiche della tripartizione proposta da Touraine109 (individuo, soggetto, attore). 

Secondo lo studioso francese, la riduzione razionalistica che troppo spesso e in maniera 

superficiale si fa relativamente all’agire umano deve essere superata poiché comporta una 

spersonalizzazione dello stesso agire in senso deterministico, dimenticando che il 

soggetto è la volontà dell’individuo (unità particolare) di agire e di essere riconosciuto 

come attore. Se l’attore, dunque, è colui che modifica l’ambiente materiale e sociale in 

cui è situato, il processo della soggettivazione trasforma parzialmente l’individuo, che è 

alla continua ricerca delle condizioni che possano consentirgli di essere protagonista della 

propria storia, in soggetto in quanto l’ordine del mondo diventa principio di orientamento 

dei comportamenti dell’individuo. Per quest’ultimo si tratta di rivendicare il proprio 

diritto all’esistenza individuale che può formarsi solo laddove la scissione - tra individuo 

e soggetto - è avvertita con maggiore acutezza. Ciò, secondo Touraine, elimina due 

situazioni opposte: da una parte, l’esclusione, che non lascia alcuna soluzione al di fuori 

della difesa comunitaria, e dall’altra, la massificazione, che di fatto integra l’individuo in 

un ordine sociale gerarchizzato nella misura in cui la cultura di massa (in questo senso 

definita impropriamente) è sempre carica di segni di riconoscimento del livello sociale 

posseduto o vagheggiato.  

  

  

 

 

 

 
101 A. De Fina, A. Georgakopoulou, «Analysing narratives as practices», Qualitative Research, 8(3), 
2008, pp. 379-387.  
102 J. Bruner, «Self-Making and World-Making», Journal of Aesthetic education, 25(1), 1991, pp. 67-78. 
109 A. Touraine, Critique de la modernité, Fayard, Paris, 1992.  



46 
 

Tab. 1 – Funzioni della narrazione e mutamento sulla base dei tipi di adattamento ai 

valori culturali di Merton   

  

Modalità di 
adattamento  

Mete  

culturali  

Me
zzi 
legitti
mi  

La  

tripartizi
one di 
Touraine  

Funzioni 
della 
narrazione  

Forme di 
cambiamento  

  

Conformismo  

  

+  

  

+  

  

Indivi

du o, 

Soggetto,  

Attore  

  

Mantenimen

t o dell’ordine  

  

  

Equilibrio  

  
  

Innovazione  

  

+  

 
-  

  

Soggetto  

Coniugazio

ne tra 

autobiografia e 

cultura  

  

Ridefinizione 
dell’esperienza 
personale  

Ritualismo  -  +  Soggetto  

Coniugazio

ne tra 

autobiografia e 

cultura  

  

Ridefinizione delle 
mete  

Ritiro  -  -  Indivi
du o  

Giustificazio
n e e 
colpevolezza  

Esclusione dalla 

società  

  
Ribellione  ±  ±  Attor

e  
Sovvertimen

t o dell’ordine 
sociale  

Trasformazione 

della struttura sociali 

e dei valori  

  
  

 

 

 



47 
 

In una società stabile, il conformismo è la modalità più comune di agire adottato dagli 

individui poiché l’ordine sociale costituito dalla rete di aspettative è sostenuto dalle azioni 

dei suoi membri che si conformano ai modelli culturali prestabiliti. In questo modo 

permane un equilibrio e non vi è la necessità di andare a ridefinire né “mete” né “mezzi”, 

pertanto, in questo caso la narrazione ha proprio la funzione di mantenimento dell’ordine 

e le interazioni degli individui - che possono assumere tutti gli aspetti della tripartizione 

di Touraine - sono orientate verso i valori culturali definiti dalla società. Quando, invece, 

c’è un orientamento positivo verso una meta con poca enfasi sui mezzi legittimi e una 

conseguente mancanza di opportunità si giunge all’attuazione di un agire alternativo 

(innovazione) che induce in questo caso il soggetto a intervenire sull’esperienza personale 

ridefinendola. Qui si richiama Bruner103 quando affermava che le “storie” non 

“accadono” nel mondo reale ma nella mente degli individui (world making [creazione del 

mondo]) e questa ambiguità si risolve coniugando l’autobiografia con la cultura che è 

proprio il ruolo che assume la narrazione.    

Nell’adattamento del ritualismo gli individui non vivono un equilibrio di conformismo, 

ma neanche sono innovativi perché non ridefinisco la loro esperienza ma le proprie mete 

in modo tale da evitare quanto più possibile esiti negativi delle proprie azioni - l’elemento 

caratteristico di questo adattamento è che le ambizioni troppo elevate provocano 

frustrazione e paura, mentre aspirazioni più basse producono soddisfazione e sicurezza. 

Anche in questo caso la funzione della narrazione è quella di andare a coniugare 

l’autobiografia con la cultura, riducendo il conflitto soggettivo e intersoggettivo con la 

ridefinizione delle mete (si abbassano le aspirazioni). Ciò produce come risultato 

un’azione solitamente routinaria. In queste ultime due forme di adattamento (innovazione 

e ritualismo) è il soggetto di Touraine il protagonista principale, cioè, quella unità 

particolare (individuo) che è in grado di agire sulla propria esperienza personale anche 

attraverso la modifica delle mete.  

La posizione definita di ritiro è quella di individui che rifiutano il raggiungimento delle 

mete culturali sostenute dalla società e allo stesso tempo non rispettano le norme 

istituzionali. Questi individui sono “nella” società ma non “della” società. Per il senso 

 
103 J. Bruner, «Self-Making and World-Making», op. cit. 



48 
 

comune possono essere definiti come esclusi (psicotici, drogati, barboni, paria, ecc.) 

avendo abbandonato quelle che erano le mete culturali definite dalla società e 

manifestando un comportamento in disaccordo anche con le norme. La volontà di azione 

da parte di questi individui - nella realtà dei fatti - è vincolata da un doppio conflitto: la 

forte obbligazione morale ad adottare mezzi legittimi si scontra con la pressione a 

ricorrere a mezzi non legittimi (che permetterebbero il raggiungimento della meta) 

tagliando così l’individuo fuori dalla società in entrambi i casi. Il senso di sconfitta che 

avverte l’individuo - qui il riferimento è proprio all’unità particolare di Touraine 

(individuo) - lo spingono ad allontanarsi da quelle che sono le imposizioni della società 

demandando agli altri il raggiungimento dell’equilibrio “mete” e “mezzi” o il “dare voce” 

a rivendicazioni. In questo caso, infatti, la narrazione può assumere una doppia funzione: 

di giustificazione di questa condizione (esclusione) o di colpevolizzazione e non si pone 

quasi mai dalla parte dell’individuo quanto dalla parte della struttura sociale che tende al 

mantenimento dell’egemonia dei poteri.   

La ribellione, come forma di adattamento, si presenta in una forma collettiva e non 

individuale - si è al cospetto dell’attore di Touraine, cioè a quella forma sociale 

dell’individuo che è in grado di modificare il contesto sociale. Gli individui che si 

orientano in questo senso sono portati al di fuori della struttura sociale che li circonda, 

spingendoli però a cercare di costruire una nuova struttura sociale modificata nelle sue 

linee generali. Questo è l’ambito politico, in cui le narrazioni assumono una funzione di 

sovvertimento o di trasformazione della vita sociale “dando voce” a coloro i quali in molte 

occasioni non ce l’hanno104. Le funzioni della narrazione per le due forme di adattamento 

che delimitano i confini di questa tipologia (conformismo e ribellione) assumono, in 

maniera analoga, una posizione di contrapposizione: mantenimento dell’ordine nel primo 

caso e sovvertimento dell’ordine nel secondo caso. Negli altri casi incidono meno su 

forme di cambiamento di carattere sociale, quanto più di carattere individuale.  

L’applicazione degli adattamenti di Merton alla narrazione ha permesso - almeno da un 

punto di vista teorico - di far emergere alcune forme di cambiamento che si possono 

registrare nella società sia a livello individuale sia a livello collettivo nel momento in cui 

 
104 P. Ewick, S.S. Silbey, «Subversive Stories and Hegemonic Tales: Toward a Sociology of Narrative», 
Law & Society Review, 29(2), 1995, pp. 197-226.  



49 
 

viene meno l’equilibrio e se ne cerca uno nuovo tra le “mete” e i “mezzi”, anche se si 

deve chiarire che queste risposte - anche quelle più individuali come la ridefinizione 

dell’esperienza personale o della ridefinizione delle mete - sono comunque da 

considerarsi elaborate collettivamente e consapevolmente sulla base di contraddizioni 

sociali reali.  

4. La narrazione come “leva” per il mutamento sociale  
L’applicazione degli adattamenti di Merton ai processi narrativi – almeno da un punto di 

vista teorico – ha permesso l’emersione di alcune forme di mutamento (corrispondenti a 

specifiche funzioni della narrazione) che si possono registrare nella società nel momento 

in cui viene meno l’equilibrio tra “mete” e i “mezzi” e questo sia a livello individuale sia 

a livello collettivo (le esperienze degli individui, tuttavia, sono da considerarsi elaborate 

collettivamente e consapevolmente sulla base di contraddizioni sociali reali). Le 

narrazioni e le sue funzioni specifiche nello scenario dell’attuale società, in quanto 

costruzioni simboliche assolvono alla funzione generale di rendere convenzionali gli 

oggetti, gli individui, i fenomeni, attribuendo loro una forma precisa e assegnandoli a una 

categoria entro un modello in maniera analoga a quanto accade con le dinamiche delle 

rappresentazioni sociali. La narrazione, tuttavia, ha insita in sé un alto grado di retorica105 

accentuata sicuramente dalle forme di comunicazioni adottate. Promuove, senz’altro, la 

discesa in piazza di centinaia di migliaia di individui (si vedano le funzioni di 

“ridefinizione delle mete” e di “trasformazione della struttura sociale e dei valori” 

corrispondenti agli adattamenti del “ritualismo” e della “ribellione”) ma non su tutti i temi 

(problemi sociali) e non sicuramente in tutti i luoghi. La questione è passare dalla retorica 

all’azione (la praxis della Arendt) e, cioè, come la narrazione può diventare veramente un 

“grido di battaglia” per chi non ha voce (funzione di “trasformazione della struttura 

sociale e dei valori”, corrispondente all’adattamento della “ribellione”). Nella narrazione 

e, conseguentemente, nelle sue funzione, c’è un conflitto di interpretazione, così come 

affermato da Ricœur106 “symbol gives rise to thought” [il simbolo dà origine al pensiero] 

 
105 J. Phelan, Narrative as Rhetoric. Technique, Audiences, Ethics, Ideology, Ohio State University Press, 
Columbus, 1996.  
106 P. Ricœur, Le symbole donne a penser, «Esprit», 7-8, 1959, pp. 60-76.  



50 
 

e come affermato da Thompson107 a proposito dell’appropriazione locale delle 

informazioni. Trasposto l’asse simbolico – diffusione globale vs appropriazione locale – 

alla vita quotidiana, esso si caratterizza per l’acquisizione di informazioni e altri artefatti 

(immagini, video, ecc.) con modalità tipiche della società globalizzata. Queste, però, sono 

interpretate ed elaborate nei luoghi entro cui gli individui conducono la loro vita 

quotidiana in una direzione che spesso mira al consolidamento di valori e credenze 

(“assenza di mutamento”), nonché modelli culturali preesistenti (funzione di 

“mantenimento dell’ordine”, corrispondente all’adattamento del “conformismo”). 

Nell’analisi della narrazione (produzione, diffusione, appropriazione) non possono essere 

tralasciate le dimensioni di spazio e tempo poiché il mondo della narrazione è sempre un 

mondo situato temporalmente e spazialmente. Ma quali sono i meccanismi che 

promuovono il mutamento sociale?   

La conoscenza permette lo sviluppo dei sistemi di idee e la comunicazione la loro 

diffusione, quindi, si può ben comprendere come la narrazione assume un ruolo centrale 

in tutte le trasformazioni della società. Che cosa accade, dunque, con la narrazione di 

eventi che sono considerati problemi sociali? Per esempio, le migrazioni, la violenza 

contro le donne, la discriminazione razziale, etc. Probabilmente accade che non sempre 

si registra una condizione di contrapposizione (ideologia vs utopia), così come definito 

da Mannheim108 ma che questi due processi si fondano o, in alcuni casi, che da un 

tentativo “utopico” emerga poi un’ideologia109. Egli, infatti, riteneva possibile relazionare 

gli stili di pensiero (e conseguentemente le azioni) con la visione del mondo degli strati 

in cui si sviluppano consentendo quello che lui definiva “smascheramento” [unmasking]. 

Merton, invece, ricercava le origini sociali del pensiero partendo dalla convinzione che 

esso sia socialmente condizionato, ma mentre in Europa il suo sguardo era rivolto 

 
107 J. B. Thompson, The Media and Modernity. A Social Theory of the Media, Polity, Cambridge, 1995.  
108 K. Mannheim, Ideologia e utopia, il Mulino, Bologna, 1957 (op. orig. 1929).  
109 Con il concetto di “ideologia” Mannheim faceva riferimento alle convinzioni e alle idee dei gruppi 
dominanti, cosa che - in molti casi - nascondeva lo stato reale della società esercitando una funzione 
conservatrice, mentre una condizione del tutto opposta la determina il concetto di “utopia” secondo cui 
esistono gruppi subordinati che, così impegnati nella distribuzione e nella trasformazione di una 
determinata condizione sociale, da riuscire a scorgere nella realtà solo quegli elementi cui si oppongono. Si 
ricorda, inoltre, che Mannheim sulla conoscenza fonda il superamento del relativismo con il 
“relazionalismo”.   



51 
 

prevalentemente al condizionamento del pensiero intellettuale, negli Stati Uniti lo 

sguardo era rivolto al più generale condizionamento dell’opinione pubblica da parte dei 

mezzi di comunicazione di massa. A questi due orientamenti Merton110, infatti, applica 

con poche varianti i due “motti” già applicati alle due correnti contrapposte della teoria 

sociologica (le grandi teorizzazioni da una parte e l’empirismo spinto dall’altra parte). Da 

ciò ne consegue che la narrazione – per come si configura – è più vicina al primo (“Non 

sappiamo se quel che stiamo dicendo sia vero; però esso è almeno importante”) che non 

al secondo (“È dimostrabile che le cose stanno così, ma non siamo in grado di stabilire 

l’importanza”).   

Se, però, questi eventi sono così pervasivi portando con loro alcune ambiguità concettuali, 

ciò è anche dovuto al fatto che proprio la narrazione perpetrata soprattutto dai mezzi di 

comunicazione di massa li ha costruiti in questo modo, travisando i fenomeni in misura 

significativa sia per la quantità di copertura che viene dedicata a specifici eventi correlati 

sia per l’univocità dei frame narrativi. La narrazione di fenomeni sociali considerati 

problemi in alcuni casi può essere considerata, dunque, come uno “specchio deformante” 

della realtà sociale poiché opera una selezione sulla cultura tipica dell’ambiente sociale 

in cui essa è diffusa. In questo modo agiscono in maniera deformata anche le funzioni 

della narrazione in quanto – quest’ultima – spesso mette l’accento soltanto su alcuni temi, 

concetti o categorie mentali e fa dimenticare altri, non riflette semplicemente i valori 

esistenti nella società, bensì, pur non creando nuovi valori, modifica la gerarchia relativa 

dei valori già operanti (modifica delle mete culturali), rafforzando quelli che promuove e 

svuotando di significato quelli che ignora. In questo senso è chiarificatore, per esempio, 

il concetto di “symbolic annihilation” annichilimento simbolico [] utilizzato per la prima 

volta da Gerbner111 per indicare che l’assenza di rappresentazione o la 

sottorappresentazione di eventi o di alcuni gruppi nei media è uno strumento per il 

mantenimento delle disuguaglianze sociali (funzione di “giustificazione e/o 

colpevolizzazione”, con relativa “esclusione dalla società”).   

 
110 R. K. Merton, Social Theory and Social Structure, op. cit.   
111 G. Gerbner, L. Gross, Living with Television: The Violence Profile, «Journal of Communication», 
26(1), 1976, pp. 172-199.  



52 
 

La narrazione, volendo trarre una conclusione, non produce solo simbolismo che 

contribuisce all’auto-costruzione delle identità, ma fornisce anche modelli di 

identificazione oggettivi e relazionali su cui fondare le interazioni. In tale modo la 

narrazione diventa anche una potente “leva” per promuovere mutamento sociale, 

pertanto, al di là dell’esistenza o meno di schemi efficaci di spiegazioni delle conseguenze 

delle narrazioni sul mutamento sociale (si è cercato di costruire un modello partendo dagli 

adattamenti di Merton), è chiaro che sia necessaria una maggiore sensibilità rispetto alle 

narrazioni che quotidianamente vengono fatte attraverso le differenti forme di 

comunicazioni (soprattutto mediali). È innegabile – come visto – che la narrazione 

(attraverso le sue funzioni) partecipa alla produzione di valori, linguaggi e modelli di 

riferimento per gli individui siano essi considerati nella loro essenza di singoli sia nelle 

loro forme di organizzazione sociale.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 
 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 

 
 
 
 
 
 



117 
 

 

  

 

 

 



118 
 

  

 




